
 

 

 

 

Informações adicionais sobre a meditação Vipassana, inclusive datas dos 

próximos cursos no Brasil e no mundo, podem ser obtidas no seguinte 

site: 

 

     www.dhamma.org/pt 

 

Para alunos antigos que completaram ao menos um curso de 10 dias com  

S. N. Goenka ou um de seus professores-assistentes: 

 

usuário: oldstudent 

senha: behappy 

 

 

Contatos do Vipassana Paraná: 

 

E-mail: info@parana.br.dhamma.org 

Telefones: (41) 9.8428-0743 / (41) 9.9916-9371  

 

 

Conta bancária da Associação Vipassana Paraná: 

 

Banco: Itaú 

Agência: 3835 

Conta: 84377-6 

CNPJ: 35.042.315/0001-86 

 

Nossa chave PIX é o número do CNPJ. 

 

 

 

 

 

 

Meditação Vipassana 

 

 
 
 
 

como ensinada por S. N. Goenka  

na tradição de Sayagyi U Ba Khin 

 

 

 

 

 

Guia para Prática 

http://www.dhamma.org/pt
mailto:info@parana.br.dhamma.org


 

 

 

 

  
A informação contida neste folheto é para o benefício dos meditadores que 

completaram um curso de dez dias com S. N. Goenka ou um de seus 

professores-assistentes. A outros que desejem aprender a técnica de Vipassana 

aconselha-se a participação em um curso, pois este não é um manual de 

meditação do tipo “faça você mesmo”. Utilizá-lo desta forma é enfaticamente 

desencorajado. 
 

 

 

 

Queridos viajantes no Caminho do Dhamma, 

Sejam felizes! 

Mantenham acesa a tocha do Dhamma! Que essa possa brilhar luminosamente 

em sua vida diária. Recorde-se sempre, o Dhamma não é uma fuga. É uma arte 

de viver: viver em paz e em harmonia consigo mesmo e com todos os outros. 

Portanto, tente viver uma vida de Dhamma. 

Não perca suas meditações diárias: pela manhã e à tarde. 

Faça uma meditação em grupo com outros praticantes de Vipassana sempre 

que possível. 

Faça um curso de dez dias como seu retiro anual. Isso é essencial para que 

você vá em frente com força. 

Com toda a confiança, enfrente os espinhos com coragem e sorrindo. 

Renuncie ao ódio e à aversão, à malevolência e à animosidade. 

Gere amor e compaixão, especialmente por todos aqueles que não 

compreendem o Dhamma e vivem uma vida infeliz. 

Possa seu comportamento de Dhamma revelar-lhes o caminho da  paz e  da 

harmonia. Possa o brilho do Dhamma em seu rosto atrair mais e mais seres 

sofredores para este caminho de verdadeira felicidade. 

Que todos os seres sejam felizes, pacíficos, liberados. 

Com toda minha mettā, 

S. N. Goenka 
 

 

2 

 

Satipaṭṭhāna – o estabelecimento da plena atenção. Sinônimo de Vipassana. 

Quatro satipaṭṭhānas: 

kāyānupassanā – observação do corpo 

vedanānupassanā – observação das sensações corporais 

cittānupassanā– observação da mente 

dhammānupassanā – observação dos conteúdos mentais 

Cinco Obstáculos ou Inimigos 

kāmacchanda – cobiça 

vyāpāda – aversão 

thīna-middha – preguiça física e torpor mental 

uddhacca-kukkucca – agitação e preocupação 

vicikicchā – dúvida, incerteza 

Cinco Forças ou Amigos 

saddhā – confiança 

viriya – esforço 

sati – plena atenção 

samādhi – concentração 

paññā – sabedoria 

Dez Pāramī ou Perfeições Mentais 

nekkkhamma – renúncia 

sīla – moralidade 

viriya – esforço 

khanti – tolerância 

sacca – adesão à verdade 

adhiṭṭhāna – firme determinação 

paññā  – sabedoria 

upekkhā – equanimidade 

mettā – amor incondicional 

dāna – doação, generosidade 

Quatro Qualidades de uma Mente Pura 

mettā – amor incondicional 

karunā – compaixão 

muditā – alegria altruísta 

uppekkhā – equanimidade 

Bhavatu sabba mañgalaṃ –  Que todos os seres sejam felizes! 

Sādhu sādhu sādhu – Bem dito, bem feito; concordamos, compartilhamos deste desejo. 

 

 

7 



 

 

 

 

Nobre Caminho Óctuplo 

sammā-vācā – fala correta 

sammā-kammanta – ação correta 

sammā-ājiva – meio de vida correto 

sammā-vāyāma  – esforço correto 

sammā-sati – atenção correta 

sammā-samādhi – concentração correta 

sammā-saṅkappa – pensamento correto 

sammā-diṭṭhi – compreensão correta 

Kamma – ação; especificamente, uma ação que você executa e que terá um efeito em 

seu futuro (karma em sânscrito). 

Três Tipos de Sabedoria 

suta-mayā paññā  – a sabedoria adquirida por ouvir os outros 

cintā-mayā paññā  – a compreensão intelectual, analítica 

bhāvanā-mayā paññā  –  a sabedoria baseada na experiência direta pessoal 

Três Características da Existência 

 anicca – impermanência 

 anattā – não-eu, isto é, a ausência de um eu permanente 

 dukkha – sofrimento 

Cinco Agregados de que um Ser Humano é Composto 

rūpa – matéria, o corpo físico composto de partículas subatômicas (kalāpā) 

 viññāṇa – consciência, cognição 

 saññā – percepção, reconhecimento 

 vedanā – sensação 

 saṅkhāra – reação, condicionamento mental 

Quatro Elementos Materiais 

 paṭhavī – terra (solidez, peso) 

 āpo – água (fluidez, coesão) 

 vāyo – ar (gaseiforme, movimento) 

 tejo – fogo (temperatura) 

Quatro Causas para o Surgimento da Matéria: 

 alimentação 

 meio-ambiente/ atmosfera 

 uma reação mental do presente 

 uma reação mental do passado 

Nibbāna – o incondicionado; a realidade última que está além da mente e da matéria 

(nirvaṇa em sânscrito). 

 

 

6 

UM CURSO DE VIPASSANA somente é verdadeiramente valioso se produzir uma mudança 

em sua vida, e uma mudança somente se dará se você praticar a técnica todos os dias. 

Aqui está uma síntese da prática que você aprendeu, com os melhores votos de seu 

sucesso contínuo na prática da meditação. 
 

Sila 

Na vida diária esta é praticada seguindo-se os Cinco Preceitos: 

─ abster-se de matar qualquer ser; 

─ abster-se de roubar; 

─ abster-se da conduta sexual incorreta; 

─ abster-se da fala incorreta; 

─ abster-se de todos os intoxicantes. 
 

Meditação 

O mínimo necessário para manter a prática: 

─ uma hora pela manhã e uma hora à tarde; 

─ um curso de dez dias ou um auto-curso uma vez por ano. 

Também recomendado: 

─ cinco minutos ao deitar na cama antes de dormir e ao despertar; 

─ se possível, sentar pelo menos uma vez por semana com outros meditadores para  

     praticar a técnica de Vipassana; 

─ tempo livre extra para meditar. 

Como meditar na prática diária: 

─ Anapana 

Se a mente estiver embotada ou agitada, se houver dificuldade em perceber as 

sensações ou em não reagir a elas, pratique Anapana. Mantenha sua atenção na área 

abaixo das narinas e acima do lábio superior. Permaneça atento a cada respiração, tal 

como entra ou sai das narinas. Se a mente estiver muito agitada ou embotada, respire 

deliberadamente e um pouco mais forte por algum tempo. Do contrário, a respiração 

deverá ser natural. Comece com Anapana e, depois, mude para Vipassana ou, se 

necessário, continue a observar a respiração por toda a hora. 

─ Vipassana 

Mova a sua atenção sistematicamente da cabeça aos pés e dos pés à cabeça, 

observando, em ordem, cada uma e todas as partes do corpo, sentindo todas as 

sensações que encontrar. Observe objetivamente, ou seja, mantenha-se equânime 

diante de todas as sensações que você experimentar, sejam agradáveis, desagradáveis 

ou neutras, apreciando sua natureza impermanente. Mantenha sua atenção em 

movimento. Nunca permaneça em uma mesma parte do corpo por mais que uns 

poucos minutos. Não permita que a prática se torne mecânica. Trabalhe de forma 

diferente, de acordo  com  o tipo de sensações que você experimentar. As áreas do 

 

3 



 

 

 

 

corpo tendo diferentes sensações grosseiras, devem ser observadas separadamente, 

movendo-se a atenção parte por parte. Partes simétricas – por exemplo, ambos os 

braços ou ambas as  pernas  etc.  –  tendo   sensações   sutis   semelhantes,   podem   

ser   observadas  em  conjunto simultaneamente. 

Se você experimentar sensações sutis por toda a estrutura física, pode, às vezes, varrer 

todo o corpo e, então, novamente trabalhá-lo parte por parte. 

Em casa, sentar por uma hora sem se mover pode ser proveitoso, mas não é requerido. 

─ Mettā 

Ao final da hora de prática, relaxe e permita que toda a agitação mental ou física se 

acalme. Então, por alguns poucos minutos, focalize sua atenção nas sensações sutis do 

corpo e preencha sua mente e corpo com pensamentos e sentimentos de boa vontade 

por todos os seres. 

Fora dos Períodos de Meditação 

Dedique sua atenção plena e total a qualquer tarefa importante que você deva fazer. 

Contudo, verifique de tanto em tanto que esteja mantendo a plena atenção e a equanimi-

dade nas diferentes situações. Quando surgir um problema, se possível esteja consciente 

da respiração ou das sensações, mesmo que por uns poucos segundos.  Isto poderá 

ajudá-lo a manter seu equilíbrio em diversas situações. 

Dāna 

Compartilhe qualquer benefício que você tenha obtido. Isso ajuda a erradicar os velhos 

hábitos do egocentrismo. Os meditadores compreendem que a melhor coisa que têm 

para compartilhar é o Dhamma, então, fazem o que podem para ajudar outros na 

aprendizagem da técnica. Com esta pura intenção, doam para cobrir os gastos de outros 

alunos. Este dāna é o único meio de financiamento de cursos e centros por todo o 

mundo. 

Serviço Desinteressado 

Um dāna ainda maior é doar tempo e esforços para ajudar na organização e no 

funcionamento dos cursos, ou fazendo outro trabalho para o Dhamma. Todos os que 

ajudam (incluindo os professores) oferecem seu serviço como dāna, sem receber nada 

em troca. Este serviço beneficia a outros e, da mesma forma, ajuda a eles mesmos a 

erradicarem seu egoísmo, a compreenderem mais profundamente o ensinamento e, por 

conseqüência, a avançar no caminho. 

Somente Um Caminho 

Não misture Vipassana com nenhuma outra técnica. Se você vinha praticando outra 

técnica previamente, tente escolher a mais adequada e benéfica para você e dedique-se 

a ela. 

Falando a Outros sobre Vipassana 

Você pode descrever a técnica para outros, mas não a ensine. Do contrário você poderia 

confundir mais do que ajudar. Encoraje quem quiser meditar a participar de um curso, 

onde há um guia adequadamente treinado. 

Em Geral 
O progresso vem gradualmente. Enganos são inevitáveis – aprenda com eles. Quando 

você se der conta de que cometeu um erro, sorria – e comece novamente! 

É comum, durante a meditação, ter que enfrentar a dispersão da mente, o torpor e outras 

dificuldades, porém, se você perseverar, terá êxito. 

Você é bem-vindo para contatar os professores ou professores-assistentes quando 

necessitar de esclarecimentos. 

Faça uso do apoio de seus companheiros de meditação. Sentar-se com eles dará a você 

força e determinação. 

Utilize a atmosfera meditativa dos Centros ou das casas de praticantes de Dhamma, 

indo sentar-se nelas sempre que possível – mesmo que por poucos dias ou horas. Como 

aluno antigo, você também é bem-vindo para participar apenas de uma parte de um 

curso de dez dias, dependendo da disponibilidade de vagas, desde que pratique somente 

esta técnica de Vipassana. 

A verdadeira sabedoria está no reconhecimento e na aceitação de que cada experiência é 

impermanente. Com esta visão clara você não será oprimido pelos altos e baixos. 

Quando você for capaz de manter um equilíbrio interno, poderá agir de forma que crie 

felicidade para si mesmo e para os outros. Vivendo feliz cada momento, com a mente 

equânime, você certamente avançará rumo à meta da libertação de todo o sofrimento. 

 

Termos Frequentemente Usados 

Jóia Tríplice: 

Buda  – qualquer um que atingiu a plena iluminação 

Dhamma – a lei da natureza; o ensinamento de um iluminado; o caminho para a 

libertação 

Saṅgha – qualquer pessoa que tenha praticado Dhamma e se tornado uma pessoa 

de mente pura, um santo 

Três Treinamentos: 

sīla – moralidade 

samādhi – concentração, domínio da mente 

paññā – sabedoria, visão clara que purifica a mente 

Três Raízes de Toda Impureza Mental: 

rāga / lobha – cobiça ou avidez 

dosa – aversão 

moha – ignorância 

Quatro Nobres Verdades: 

a realidade do sofrimento 

a causa do sofrimento (cobiça) 

a extinção do sofrimento 

o caminho que leva à extinção do sofrimento. 

 

4 
5 


