Informag0es adicionais sobre a meditagdo Vipassana, inclusive datas dos
proximos cursos no Brasil e no mundo, podem ser obtidas no seguinte
site:

www.dhamma.org/pt

Para alunos antigos que completaram ao menos um curso de 10 dias com
S. N. Goenka ou um de seus professores-assistentes:

usuario: oldstudent
senha: behappy
Contatos do Vipassana Parana:

E-mail: info@parana.br.dhamma.org
Telefones: (41) 9.8428-0743/ (41) 9.9916-9371

Conta bancaria da Associacdo Vipassana Parana:

Banco: Ital

Agéncia: 3835

Conta: 84377-6

CNPJ: 35.042.315/0001-86

Nossa chave PI1X é o nimero do CNPJ.

Meditacao Vipassana

como ensinada por S. N. Goenka
na tradicdo de Sayagyi U Ba Khin

Guia para Pratica


http://www.dhamma.org/pt
mailto:info@parana.br.dhamma.org

A informacdo contida neste folheto é para o beneficio dos meditadores que
completaram um curso de dez dias com S. N. Goenka ou um de seus
professores-assistentes. A outros que desejem aprender a técnica de Vipassana
aconselha-se a participagdo em um curso, pois este ndo € um manual de
meditag¢do do tipo “fa¢a vocé mesmo”. Utiliza-10 desta forma é enfaticamente
desencorajado.

Queridos viajantes no Caminho do Dhamma,
Sejam felizes!

Mantenham acesa a tocha do Dhammal! Que essa possa brilhar luminosamente
em sua vida diaria. Recorde-se sempre, 0 Dhamma n&o é uma fuga. E uma arte
de viver: viver em paz e em harmonia consigo mesmo e com todos 0S outros.
Portanto, tente viver uma vida de Dhamma.

N&o perca suas meditagdes diarias: pela manha e a tarde.

Faca uma meditacdo em grupo com outros praticantes de Vipassana sempre
que possivel.

Faca um curso de dez dias como seu retiro anual. Isso é essencial para que
vocé va em frente com forga.

Com toda a confianga, enfrente os espinhos com coragem e sorrindo.
Renuncie ao édio e a aversao, a malevoléncia e a animosidade.

Gere amor e compaixao, especialmente por todos aqueles que nao
compreendem o Dhamma e vivem uma vida infeliz.

Possa seu comportamento de Dhamma revelar-lhes o caminho da paz e da
harmonia. Possa o brilno do Dhamma em seu rosto atrair mais e mais seres
sofredores para este caminho de verdadeira felicidade.

Que todos os seres sejam felizes, pacificos, liberados.
Com toda minha metta,
S. N. Goenka

Satiparthana — o estabelecimento da plena aten¢do. Sinbnimo de Vipassana.

Quatro satipagthanas:
kayanupassana — observacéo do corpo
vedananupassana — observacdo das sensacfes corporais
cittanupassana— observagdo da mente
dhammanupassana — observagdo dos contetidos mentais

Cinco Obstaculos ou Inimigos
kamacchanda — cobica
vyapada — aversao
thina-middha — preguica fisica e torpor mental
uddhacca-kukkucca — agitacdo e preocupacéo
vicikiccha — duvida, incerteza

Cinco Forgas ou Amigos
saddha — confianga
viriya — esforgo
sati — plena atengéo
samadhi — concentracdo
pafifia — sabedoria

Dez Parami ou Perfei¢cGes Mentais
nekkkhamma — renlincia
sila — moralidade
viriya — esforgo
khanti — tolerancia
sacca — adesdo a verdade
adhigthana — firme determinacéo
pafifia — sabedoria
upekkha — equanimidade
metta — amor incondicional
dana — doacéo, generosidade

Quatro Qualidades de uma Mente Pura
metta — amor incondicional
karuna — compaixdo
mudita — alegria altruista
uppekkha — equanimidade

Bhavatu sabba marfigalam — Que todos os seres sejam felizes!

Sadhu sadhu sadhu — Bem dito, bem feito; concordamos, compartilhamos deste desejo.



Nobre Caminho Octuplo
samma-vaca — fala correta
samma-kammanta — a¢do correta
samma-ajiva — meio de vida correto
samma-vayama — esforgo correto
sammga-sati — atencéo correta
samma-samadhi — concentrago correta
samma-savikappa — pensamento correto
samma-digthi — compreensdo correta

Kamma — acdo; especificamente, uma agdo que vocé executa e que terd um efeito em
seu futuro (karma em sanscrito).

Trés Tipos de Sabedoria
suta-maya pafific — a sabedoria adquirida por ouvir 0s outros
cinta-maya pafifia —a compreensao intelectual, analitica

bhavana-maya pafific — a sabedoria baseada na experiéncia direta pessoal

Trés Caracteristicas da Existéncia
anicca — impermanéncia
anatta — ndo-eu, isto é, a auséncia de um eu permanente
dukkha — sofrimento

Cinco Agregados de que um Ser Humano é Composto
ripa — matéria, o corpo fisico composto de particulas subatémicas (kalapa)
vififiapa — consciéncia, cognicéo
safifia — percepcéo, reconhecimento
vedanda — sensagao
sanikhara — reacéo, condicionamento mental

Quatro Elementos Materiais
pathavi — terra (solidez, peso)
apo — agua (fluidez, coesao)
vayo — ar (gaseiforme, movimento)
tejo — fogo (temperatura)

Quatro Causas para o0 Surgimento da Matéria:
alimentacéo
meio-ambiente/ atmosfera
uma reacdo mental do presente
uma reacdo mental do passado

Nibbana — o incondicionado; a realidade Gltima que estd além da mente e da matéria
(nirvana em sanscrito).

UM CURSO DE VIPASSANA somente é verdadeiramente valioso se produzir uma mudanca
em sua vida, € uma mudanca somente se dara se vocé praticar a técnica todos os dias.
Aqui esta uma sintese da pratica que vocé aprendeu, com os melhores votos de seu
sucesso continuo na pratica da meditacéo.

Sila

Na vida diaria esta é praticada seguindo-se os Cinco Preceitos:
— abster-se de matar qualquer ser;

— abster-se de roubar;

— abster-se da conduta sexual incorreta;

— abster-se da fala incorreta;

— abster-se de todos 0s intoxicantes.

Meditacao

O minimo necessario para manter a pratica:

— uma hora pela manha e uma hora a tarde;

— um curso de dez dias ou um auto-Curso uma vez por ano.

Também recomendado:

— cinco minutos ao deitar na cama antes de dormir e ao despertar;

— se possivel, sentar pelo menos uma vez por semana com outros meditadores para
praticar a técnica de Vipassana;

— tempo livre extra para meditar.

Como meditar na préatica diaria:

— Anapana

Se a mente estiver embotada ou agitada, se houver dificuldade em perceber as
sensagdes ou em ndo reagir a elas, pratique Anapana. Mantenha sua atencdo na area
abaixo das narinas e acima do labio superior. Permaneca atento a cada respiracéo, tal
como entra ou sai das narinas. Se a mente estiver muito agitada ou embotada, respire
deliberadamente e um pouco mais forte por algum tempo. Do contrério, a respiracdo
devera ser natural. Comece com Anapana e, depois, mude para Vipassana ou, se
necessario, continue a observar a respiracdo por toda a hora.

— Vipassana
Mova a sua atencdo sistematicamente da cabega aos pés e dos pés a cabeca,
observando, em ordem, cada uma e todas as partes do corpo, sentindo todas as
sensacdes que encontrar. Observe objetivamente, ou seja, mantenha-se equanime
diante de todas as sensagdes que vocé experimentar, sejam agradaveis, desagradaveis
ou neutras, apreciando sua natureza impermanente. Mantenha sua atencdo em
movimento. Nunca permanega em uma mesma parte do corpo por mais que uns
poucos minutos. Nao permita que a pratica se torne mecanica. Trabalhe de forma
diferente, de acordo com o tipo de sensacfes que vocé experimentar. As areas do

3



corpo tendo diferentes sensacBes grosseiras, devem ser observadas separadamente,
movendo-se a atencdo parte por parte. Partes simétricas — por exemplo, ambos o0s
bracos ou ambas as pernas etc. — tendo sensagBes sutis semelhantes, podem
ser observadas em conjunto simultaneamente.

Se vocé experimentar sensagdes sutis por toda a estrutura fisica, pode, as vezes, varrer
todo o corpo e, entdo, novamente trabalha-lo parte por parte.
Em casa, sentar por uma hora sem se mover pode ser proveitoso, mas nao € requerido.

— Metta
Ao final da hora de pratica, relaxe e permita que toda a agitagdo mental ou fisica se
acalme. Entdo, por alguns poucos minutos, focalize sua atencéo nas sensacdes sutis do
corpo e preencha sua mente e corpo com pensamentos e sentimentos de boa vontade
por todos os seres.

Fora dos Periodos de Meditacao

Dedique sua atengdo plena e total a qualquer tarefa importante que vocé deva fazer.
Contudo, verifique de tanto em tanto que esteja mantendo a plena atencéo e a equanimi-
dade nas diferentes situagdes. Quando surgir um problema, se possivel esteja consciente
da respiracdo ou das sensacBes, mesmo que por uns poucos segundos. Isto poderd
ajuda-lo a manter seu equilibrio em diversas situacGes.

Dana

Compartilhe qualquer beneficio que vocé tenha obtido. Isso ajuda a erradicar os velhos
habitos do egocentrismo. Os meditadores compreendem que a melhor coisa que tém
para compartilhar é o Dhamma, entdo, fazem o que podem para ajudar outros na
aprendizagem da técnica. Com esta pura inten¢do, doam para cobrir os gastos de outros
alunos. Este dana é o Gnico meio de financiamento de cursos e centros por todo o
mundo.

Servico Desinteressado

Um dana ainda maior é doar tempo e esforgos para ajudar na organizagdo e no
funcionamento dos cursos, ou fazendo outro trabalho para o Dhamma. Todos o0s que
ajudam (incluindo os professores) oferecem seu servico como dana, sem receber nada
em troca. Este servico beneficia a outros e, da mesma forma, ajuda a eles mesmos a
erradicarem seu egoismo, a compreenderem mais profundamente o ensinamento e, por
conseqliéncia, a avangar no caminho.

Somente Um Caminho

N&o misture Vipassana com nenhuma outra técnica. Se vocé vinha praticando outra
técnica previamente, tente escolher a mais adequada e benéfica para vocé e dedique-se
aela.

Falando a Outros sobre Vipassana

\océ pode descrever a técnica para outros, mas ndo a ensine. Do contrario vocé poderia
confundir mais do que ajudar. Encoraje quem quiser meditar a participar de um curso,
onde ha um guia adequadamente treinado.

4

Em Geral
O progresso vem gradualmente. Enganos sdo inevitaveis — aprenda com eles. Quando
voceé se der conta de que cometeu um erro, sorria — e comece novamente!

E comum, durante a meditaco, ter que enfrentar a dispersio da mente, o torpor e outras
dificuldades, porém, se vocé perseverar, tera éxito.

Vocé é bem-vindo para contatar os professores ou professores-assistentes quando
necessitar de esclarecimentos.

Faca uso do apoio de seus companheiros de meditacdo. Sentar-se com eles dara a vocé
forca e determinacéo.

Utilize a atmosfera meditativa dos Centros ou das casas de praticantes de Dhamma,
indo sentar-se nelas sempre que possivel — mesmo que por poucos dias ou horas. Como
aluno antigo, vocé também é bem-vindo para participar apenas de uma parte de um
curso de dez dias, dependendo da disponibilidade de vagas, desde que pratique somente
esta técnica de Vipassana.

A verdadeira sabedoria esta no reconhecimento e na aceitacéo de que cada experiéncia é
impermanente. Com esta visdo clara vocé ndo sera oprimido pelos altos e baixos.
Quando vocé for capaz de manter um equilibrio interno, podera agir de forma que crie
felicidade para si mesmo e para os outros. Vivendo feliz cada momento, com a mente
equanime, vocé certamente avancara rumo & meta da libertacdo de todo o sofrimento.

Termos Frequentemente Usados
Jéia Triplice:
Buda — qualquer um que atingiu a plena iluminacéo
Dhamma — a lei da natureza; o ensinamento de um iluminado; o caminho para a
libertacdo
Sangha — qualquer pessoa que tenha praticado Dhamma e se tornado uma pessoa
de mente pura, um santo
Trés Treinamentos:
sila — moralidade
samadhi — concentragdo, dominio da mente
pafifia — sabedoria, visao clara que purifica a mente

Trés Raizes de Toda Impureza Mental:
raga / lobha — cobiga ou avidez
dosa — aversdo
moha — ignoréncia

Quatro Nobres Verdades:
a realidade do sofrimento
a causa do sofrimento (cobica)
a exting¢éo do sofrimento
0 caminho que leva a extin¢ao do sofrimento.

5



